[image: image1.jpg]¥ Dzives Etikas universitate

CelsS uz Gudribu — zinaSanu gaisma





Ekskurss vēsturē

2. lekcija 

Sūtņi un pravieši
[image: image2.jpg]


Sūtības institūts ir pastāvējis visos laikos. Par to runā Valdoņi.
Iemīļotais Lanto 2006. gada 17. jūlijā

Sūtības institūts ir bijis vienmēr. Vienmēr uz Zemi ir nākuši iemiesojumā cilvēki, kuru misija bija nodrošināt sakarus starp pasaulēm, kalpot par Dievišķo enerģiju un zināšanu pārvadītāju fiziskajā plānā. Bez šīs iespējas Zemes cilvēce nevarētu attīstīties tāpēc, ka tai pastāvīgi vajadzīga aprūpe un gādība, ko tai var dot tikai augstāk attīstītas būtnes, kuras mīt smalkākā plānā, Smalkajā pasaulē un Ugunīgajā pasaulē.

Daudzās reliģiskajās kultūrās, arī jūdaismā, kristietībā, islamā, zoroastrismā, seno grieķu un romiešu reliģijās un citās ir bijuši gaišreģi, sūtņi, mesijas, kuros bija Augstāku Būtņu klātbūtne un kuri runāja Dieva vārdā. 
Vai ir kāda atšķirība starp gaišreģiem un sūtņiem? 

Mēs esam pieraduši, ka jēdzieni "gaišreģis" (jeb pravietis) un "pareģojums" saistās ar nākotnes pareģošanu. Tomēr ne visi pareģojumi paredz nākotni. Daļa  no tiem gluži vienkārši ir Dieva iedvesmoti izteikumi par tagadnes vai pagātnes notikumiem vai arī iedvesmojoši slavinājumi. 
Tātad pravieši ir Dieva sūtņi, Dievs sūta viņus uz Zemi, lai atnestu cilvēkiem Patiesības gaismu. Savukārt sūtņiem arī ir augstu Būtņu klātbūtne viņos, bet viņu misija nav nākotnes paredzēšana (lai gan arī viņi var sniegt pareģojumus). Sūtņi vispirmām kārtām nes Mācību, svētos rakstus – atjaunotu Senās Patiesības variantu, – kas domāts noteiktam laikam un noteiktām tautām. 
Dievs vai Augstākās Būtnes ir parādījušās praviešiem un sūtņiem dažādos veidos. 

Uz Sinaja kalna Dievs runāja ar Mozu no degoša krūma. Vecajā Derībā daudzi panti sākas ar vārdiem "Dievs runāja ...", un tālāk dažādu praviešu grāmatās seko viņu vārdi. "Dievs runāja uz ... (Noasu, Ābrahāmu, Jēkabu, Mozu, Ījabu un citiem)". 
Ar Muhamedu runāju Erceņģelis Gabriēls, kurš parādījās viņam ar zīda tīstokli un pavēlēja izlasīt uzrakstīto. 

Pravieši un sūtņi reliģiskajās kultūrās

Mēģināsim mazliet iepazīt pagātnes praviešus, lai iegūtu priekšstatu par ļoti lielo sūtības institūta mērogu. Aplūkojot dažu praviešu piemērus, redzēsim, ko jaunu viņi ir ienesuši, un arī viņu atnākšanas savlaicīgumu. 
[image: image3.jpg]


Zoroastrisms. Zoroastrisma pamatlicējs ir persiešu pravietis Zaratustra (Zoroastrs), kuram tika dota Ahura Mazdas Atklāsme kā "Avesta" – zoroastrisma Svētie raksti. Senatnē un agrajos viduslaikos zoroastrisms bija izplatīts galvenokārt Lielās Irānas teritorijā1. 
Ko jaunu ienesa zoroastrisms? Pirms Zaratustras  indoirāņu reliģija bija politeistiska, t.i., tajā bija daudz dievību, un dažādas dievību šķiras bija dažādu sabiedrības šķiru aizbildņi. Dieviem upurēja dzīvnieku asinis, uguni un norūgušu efedras sulu. Apreibināšanās ar efedru it kā ļāva cilvēkam jau iepriekš iejusties nemirstībā. 
Zaratustra atteicās no visiem dieviem, izņemot vienu – Ahuru Mazdu (tulkojumā "Visugudrais Kungs" jeb "Gudrības Valdonis"). Saskaņā ar Zaratustras atklāsmi Ahuram Mazdam vistuvākās hierarhijas Būtnes bija 6 Ameša Spenti, kas iemiesoja Labā spēkus. Zemākos ahuras (dievus) sāka uzskatīt par ļaunajām dievībām, dēmoniem. 
Lūk, ko Valdonis Zaratustra saka savā vēstījumā par sava toreizējā iemiesojuma misiju: 
Zaratustra 2012. gada 27. decembrī:
Tai laikā, kad es biju iemiesojumā, es biju tās reliģijas pravietis, kas tagad ir mazāk pazīstama uz Zemes. Tomēr toreiz tā bija visprogresīvākā tā laika reliģija. Ja to salīdzinātu ar tagad pastāvošajām reliģiskajām sistēmām, tad ar kaut ko es stipri apsteidzu gan savu laiku, gan arī visas tagadējās reliģiskā pasaules uzskata sistēmas. Tieši es iedibināju izpratni par to, kas ir cilvēka dabas pamatā: tā ir uguns, liesma. Es nostiprināju uguns kultu un ugunīgās, saules Dievības kultu, kurai cilvēce var pateikties par saprāta dāvanu. Es nostiprināju Ahura Mazdas kultu. Ar daudziem vārdiem šī diženā individualitāte ir pazīstama cilvēces vēsturē. Pašlaik jūs šo individualitāti pazīstat kā Sanatu Kumaru. 

Jā, es biju Sanata Kumaras pravietis. Un līdz šim laikam es noliecos Viņa diženuma priekšā, šā Augstā Gara diženuma priekšā.
Zaratustra ticēja Taisnīguma un harmonijas likumam, ko iedibinājis Ahura Mazda un ko ar visiem spēkiem vajag atbalstīt katram cilvēkam, kurš izvēlējies Labo. Katram cilvēkam ir sirdsapziņa un saprāts, kas ļauj atšķirt labo no ļaunā. Katrs ir aicināts ar domām, vārdiem un darbiem nostāties Ahura Mazdas un Svēto Nemirstīgo pusē viņu cīņā pret ļaunuma spēkiem. Zaratustra bija pārliecināts par jaunas pasaules laikmeta atnākšanu, kurā ieies tikai labā piekritēji. Viņš asi nosodīja divas upurēšanas formas: asiņainos upurus un apreibinošās efedras sulas upurus. Viņš saglabāja tikai ugunīgos ziedojumus, uzskatīdams uguni par taisnprātīguma simbolu un vienīgo pareizo ceļu uz nemirstību. 

Kā redzams, zoroastrisms bija progresīva ticība, kas ieviesa jaunus priekšstatus par pasaules uzbūvi un krietni veicināja seno irāņu tautu tikumisko attīstību.

Diemžēl cilvēka apziņa ir tā iekārtota, ka tā nevar uzreiz pieņemt faktu, ka starp viņa laikabiedriem ir parādījies jauns pravietis jeb Sūtnis, un mēģina atbrīvoties no "uzmācīgajiem" Dieva cilvēkiem, kas traucē dzīvot, kā vairums pieraduši. Tādu piemēru ir daudz. Un Zaratustra nav izņēmums. 
Pēc atklāsmes saņemšanas Zaratustras sludināšana ilgi bija nesekmīga, dažādās zemēs viņu pazemoja un izraidīja. 10 gadu laikā viņam izdevās pievērst ticībai tikai savu brālēnu. Tikai pēc tam, kad Zaratustra ieradās leģendārā ķēniņa Vištaspas galmā, sākās pārmaiņas. Pravieša svētruna atstāja tādu iespaidu uz ķēniņu, ka pēc nelielas svārstīšanās viņš pieņēma ticību Ahuram Mazdam un sāka veicināt tās izplatību ne tikai savā ķēniņvalstī, bet arī sūtīja sludinātājus uz kaimiņu zemēm. 

[image: image4.jpg]


Bībeles pravieši un Jēzus. Ir bijuši agrīno un vēlāko laiku Bībeles pravieši. Agrīnajos laikos bijuši: Noass, Ābrams, Īzaks, Jēkabs, kā arī Mozus un viņa brālis Ārons. Vēlākos laikos bijuši 4 Lieli pravieši (Jesaja, Jeremija, Daniēls, Ecēhiēls) un 12 mazie pravieši. 

Interesanti, ka visi Bībeles pravieši ir saņēmuši vēsti no Dieva (vai Eņģeļa), būdami pie pilnas apziņas un parastā emocionālā apziņas noskaņojumā. Ar to viņi atšķiras no pagāniskajiem un citiem pareģotājiem, kas iegājuši īpašā ekstātiskā stāvoklī un dažkārt nav sapratuši savā transa stāvoklī pieņemtā vēstījuma saturu. 
Ko pareģoja Bībeles pravieši un vai viņu pareģojumi ir piepildījušies? Pareģojumi bija par nākotnes notikumiem, kā tuvākas nākotnes, tā arī par visai tālas nākotnes notikumiem. 

Dievs Kungs atnāca pie Ābrama triju vīru izskatā un brīdināja viņu par sodu, kas nāks pār Sodomas un Gomoras pilsētām. Ābrams izlūdzās, lai 10 taisno cilvēku dēļ Kungs pasargātu Sodomu, jo viņš gribēja glābt savu brāļadēlu Latu un pilsētas iedzīvotājus. Bet, tā kā neatradās pat divi taisnie cilvēki, tad Sodoma un Gomora tika iznīcinātas ar "sēru un uguni". 

Mozus pareģoja 10 nelaimes2, ja faraons neatlaidīs izraēļu tautu no Ēģiptes. Visas 10 piepildījās. 
[image: image5.jpg]


Kad Jēzus sēdēja uz Eļļas kalna un mācekļi viņam jautāja, kādas būs Jēzus jaunās atnākšanas un laikmeta beigu pazīmes, Viņš izteica pravietojumu, ko var attiecināt kā uz laiku drīz pēc Viņa nāves, tā arī uz mūsu laiku, jo aprakstītie notikumi turpinās joprojām līdz šim laikam. 
"Bet jūs dzirdēsit karus un karu daudzināšanu. Esiet nomodā, nebīstieties, jo tam jānotiek; bet tas nav vēl gals. Jo tauta celsies pret tautu, valsts pret valsti, un būs bada laiki un zemestrīce dažās vietās. Bet tas viss būs tikai lielo bēdu iesākums. Tad tie jūs nodos mokās un jūs nokaus, un jūs būsit visu tautu ienīsti Mana Vārda dēļ. Un tad daudzi apgrēcināsies un viens otru nodos, un viens otru nīdīs. Un daudzi viltus pravieši celsies, un tie daudzus pievils. Un, tāpēc ka netaisnība ies vairumā, mīlestība daudzos izdzisīs." (Mateja ev. 24: 6 – 12). 
Tad Jēzus pareģo arī savu atnākšanu:
"... tāpat būs arī Cilvēka Dēla atnākšana. Tad divi būs laukā, vienu pieņems, otru atmetīs. Divas mals dzirnavās, vienu pieņems, otru atmetīs. Tāpēc esiet modri, jo jūs nezināt, kurā stundā jūsu Kungs nāk." (Mateja ev. 24: 39 – 42). 
Bībeles praviešiem arī neticēja. Pat tuvinieki, kas viņus labi pazina, dažkārt šaubījās par viņu atklājumu dievišķību. Piemēram, Mozus vecākais brālis Ārons un viņa māsa gaišreģe Mirjama kādā brīdī sāka šaubīties par Mozus vārdiem un darbiem (viņiem taču arī pašiem bija saikne ar Dievu), un tad Kungs pats atnāca3 pie viņiem, lai kliedētu viņu šaubas, un pat sodīja Mirjamu ar slimību. 
Jeremijas pravietojumu par Jeruzalemes ieņemšanu ne tikai neņēma ērā, bet pravieti iemeta cietumā. No ieslodzījuma viņš iznāca tikai pēc tam, kad pareģojums bija piepildījies.

Jēzus runāja par to, ka praviešus vajāja un nogalināja kopš laika gala, no "taisnā Ābela līdz Caharijam, Barakija dēlam". Viņš apsūdzēja rakstu mācītājus un farizejus: 

"Tāpēc, redzi, Es sūtu pie jums praviešus, gudros un rakstu mācītājus; dažus no tiem jūs nokausit un sitīsit krustā un citus šaustīsit savās sinagogās un vajāsit no vienas pilsētas uz otru... 

Jeruzāleme, Jeruzāleme, tu, kas nokauj praviešus un nomētā ar akmeņiem tos, kas pie tevis sūtīti!" (Mateja ev. 23:34, 37). 
Pārfrāzējot Jēzus vārdus4 , var teikt: "Nav pravieša savā tēvzemē". Ļaudis netic tā cilvēka talantam, ģenialitātei vai viņa vārdu patiesīgumam, kas ir viņiem līdzās un nes Dievišķās Patiesības Gaismu. Tiek uzskatīts, ka viss īsteni gudrais un pareizais nevar rasties viņiem blakus, bet tikai kaut kur "brīnišķīgā tālumā". Jēzu arī vajāja un nesaprata. Pat brīnumi, ko viņš darīja, neveicināja to, ka visi noticētu viņam. Fināls bija tāds pats, kā daudziem praviešiem, tikai sods tika izpildīts citādi. 
Tikai pēc desmitiem un simtiem gadu, kad ticīgo kristiešu skaits sasniedza kādu kritisko masu (visticamāk, ka to pašu 1% no planētas iedzīvotājiem, par ko Valdoņi saka, ka šis skaits būtu pietiekams, lai cilvēces apziņa pieņemtu par Patiesību to, ko agrāk atraidīja), Jēzus tika atzīts par Dieva Sūtni (pat par iemiesotu Dievu, Cilvēka Dēlu, kurā mājoja Dievs). Tagad, pēc 2000 gadiem, kristīgās reliģijas piekritēju skaits visā pasaulē ir 2,35 miljardi cilvēku, un tā ir visizplatītākā reliģija pasaulē. 
[image: image6.jpg]


Islams. Islamā ir 35 pravieši (daudzi no viņiem ir kristiešu pravieši, nosaukti citos vārdos); pēc citām versijām ir 124 tūkstoši islama praviešu. Musulmaņi izšķir pat trīs dažādus praviešu tipus. Nabi – pravieši, Allaha vēstneši, kas atnes savai tautai norādījumus un aizliegumus. Rasul  - Allaha sūtņi, kuriem tika doti jauni svētie raksti, jauns likums. Musulmaņiem katrs sūtnis (Rasul) ir pravietis (Nabi), bet ne katrs pravietis (Nabi) ir sūtnis (Rasul). Trešais tips – Ulul-Azm jeb garā stiprie, kam piemīt nelokāmība un nesatricināmība, izpildot Dievišķo sūtību, pretojoties visām grūtībām un zaudējumiem. Pie pēdējiem pieder arī Muhameds, kuram piemita augstāka nelokāmības pakāpe nekā citiem praviešiem. Muhameds ir pēdējais Allaha praviešu un sūtņu ķēdē. Ar viņa starpniecību tika dots jauns šariats – vesels morāli ētisku un reliģiski juridisku likumu un principu komplekss. 
Muhamedam nācās daudz pārciest. Viņam vairāk "paveicās" tajā ziņā, ka viņa sieva Hadidža, tēvocis un brālēns noticēja viņam uzreiz, viņi atzina, ka Muhameds ir pravietis un bez ierunām pieņēma jauno mācību. Hadidža spēja nodrošināt vīram apstākļus, lai viņš varētu pieņemt vēstījumus no Allaha. Muhameds organizēja musulmaņu kopienu, ko papildināja galvenokārt nabadzīgie un vergi. Taču drīz sākās musulmaņu vajāšana, un pravieti gandrīz nogalināja. Viņš bija spiests pārcelties no dzimtās Mekas uz Jasribu (vēlāk to par godu pravietim nosauca par Medinu, t.i., pravieša pilsētu), tātad no dzimtās Arābijas pārcelties uz kristīgo Abesīniju. 
Pirms islāma Arābijā galvenās reliģijas bija pagānisms, jūdaisms un dažādas kristīgās ticības. Vietējās arābu ciltis pielūdza daudzus dievus. Pirms islāma sabiedrībā pastāvēja asinsatriebība, kā arī tradīcija aprakt dzīvus jaundzimušus bērnus, ja arābi baidījās, ka nevarēs viņus uzturēt. 

Muhameds uzskatīja, ka vajag apvienot naidīgās arābu ciltis vienotā valstī ar vienu ticību. Viņš devās 19 karagājienos un galu galā ienāca Mekā kā uzvarētājs. Viņš pasludināja Meku par islāma svēto pilsētu un aizliedza tajā jebkādu asinsizliešanu. Viņš iznīcināja 360 dažādu cilšu elku dievus. Viņš pasludināja Allahu – Vienīgo Dievu, visa Radītāju un augstāko Tiesnesi. Viņš uzskatīja, ka sākotnēji bijusi viena ticība, bet ļaudīm sadaloties dažādās tautās, tām radās daudz dievu, un tad Dievs sāka sūtīt tautām praviešus. Sevi Muhameds uzskatīja par pēdējo pravieti Dieva praviešu virknē. Viņa misija bija attīrīt ticību. Visu savu dzīvi viņš veltīja šai misijai. 
Mēs esam pārliecinājušies, ka katrs pravietis atnāca tai laikā, kad ticības pamati bija sašķobījušies, kad tautām bija vajadzīga jauna mācība, kas varētu paaugstināt tās apziņu. 

Turpmāk runāsim īsāk un tikai pieminēsim citu kultūru praviešus (lai arī par katru no praviešiem var stāstīt sīkāk). 
Hinduismā, kur meditatīvās prakses kultūra pastāvējusi tūkstošiem gadu, šī saikne ar Dievu bija simtiem sekotāju. Viens no spilgtākajiem 20. gs. piemēriem – Haidakhans Babadži, Kunga Šivas avatars, tagad – Dievišķais Valdonis. 
Indijā ar tās attīstīto garīgo dzīvi līdz pat šai dienai valda pielūgsme un godbijīga attieksme pret Dieva Sūtņiem un Avatariem uz zemes. Indiešiem, kas kopš dzimšanas zina Reinkarnācijas likumu, tas ir tikpat dabiski, kā elpot vai padzerties. 
Senajā Grieķijā bija gaišreģes Sibillas (viņas tiek sauktas arī par Pītijām). "Sibilla" tulkojumā nozīmē "Dieva griba". Aleksandrijas Klementa darbā "Stromata" teikts: "Heraklīts apliecina, ka tas, ko saka Sibilla, nav cilvēka prāta auglis, bet drīzāk gan dievišķa iedvesma." Senajiem grieķiem bija deviņas Sibillas, vēlāk romieši tām pievienoja vēl desmito. Šīs desmit bija: Delfu, Eritrejas, Kumas, Persijas, Lībijas, Kimeru, Samejas, Hellespontas, Frīģijas un Tiburas. No viņām vairāk izslavētās bija pirmās trīs. 
Pareģojumi par Krieviju

Mums ir zināmi vēlāku laiku gaišreģi: Nostradams un Paracelzs 16. gs., Edgars Keisi, Džins Diksons, Vanga, Denions Brinklijs 20. gs., kuri saņēma informāciju no Smalkajām pasaulēm – no Akašas hronikām. Plaši pazīstami ir Fatimā, Portugālē saņemtie pareģojumi, kur Dievmāte vairākas reizes parādījās bērniem ganiņiem. Katrs no šiem gaišreģiem ir devis pareģojumus par Krieviju. 
[image: image7.jpg]


Vanga: "Nav tāda spēka, kas spētu salauzt Krieviju. Krievija attīstīsies, augs un nostiprināsies. Viss izkusīs kā ledus, tikai viens paliks neiznīcīgs – Krievijas slava, Vladimira slava. Pārāk daudz upuru, pārāk daudz. Nevienam netiks ļauts tagad apturēt Krieviju. Tā visu noslaucīs savā ceļā un ne tikai saglabāsies, bet kļūs par pasaules saimnieci"5. 

Vanga ne vienu reizi vien atkārtoja svinīgā balsī: "Jauns cilvēks zem Jaunas Mācības zīmes nāks no Krievijas". 
Zīmīgs ir arī Vangas pareģojums par Jauno Mācību: "Pastāv sena indiešu mācība – Baltās Brālības mācība. Tā izplatīsies visā pasaulē. Par to iespiedīs jaunas grāmatas, un tās lasīs visur uz Zemes. Tā būs Ugunīgā Bībele. 

Tā ir Jaunā mācība, bet celta uz vecās pamatiem. Veco te var salīdzināt ar saknēm, bet jaunais ir kā zieds, kas izplaucis saulē. 

Pienāks diena, kad visas reliģijas izzudīs! Paliks tikai Baltās Brālības mācība. Kā ar baltu krāsu tā pārklās zemi, un ar to ļaudis glābsies. Jaunā mācība nāks no Krievijas. Tā pirmā attīrīsies. Baltā Brālība izplatīsies Krievijā un sāks savu gājienu pa pasauli."

Edgars Keisi: No krievu reliģiskās attīstības nāks lielākā pasaules cerība. Tad reliģija vai kāda tai garīgi tuva grupa izrādīsies vadošā pakāpeniskā apstākļu radīšanas gala procesā, lai pārveidotu pasauli."

1944. gadā Keisi teica: "No Krievijas nāk pasaules cerība... Tā būs tāda brīvība, kur katrs cilvēks dzīvo sava tuvākā labā. Šis princips tur jau ir aizsācies."

Atdzimstošās civilizācijas centru Keisi saskatīja Rietumsibīrijā.

[image: image8.jpg]


No Fatimas pareģojuma. Māte Marija jau 1917. gadā runāja par otra pasaules kara iespējamību un, lai nepieļautu to, Viņa izteica lūgumu: "Es atnācu lūgt jūs veltīt Krieviju Manai Sirdij un grēku izpirkšanas komūniju katra mēneša pirmajā sestdienā. Ja ieklausīsies Manā lūgumā un Krievija tiks pievērsta Dievam, iestāsies miers. Ja atkal neņems vērā, tā izplatīs savas kļūdas pa visu pasauli, izraisot karus un baznīcas vajāšanas... Nešķīstība izplatīsies pa visu zemi, daudzas tautas tiks iznīcinātas... Tomēr galu galā Mana Šķīstā Sirds uzvarēs. Krievija tiks veltīta Man, atgriezīsies ticībā, un pienāks miera laiks, Glābēja Upura dāvātais."
1929. gadā atkal parādoties māsai Lusijai, kas bija kļuvusi mūķene, Māte Marija atkal atgādināja par nepieciešamību veltīt Krieviju Viņas Šķīstajai sirdij. Bet Vatikāns atkal neņēma lūgumu vērā. Tikai 1981. gadā pāvests Jānis Pāvils II izpildīja šo lūgumu tā, kā to lūdza Māte Marija. 
Valdoņu vēstījumos arī ir pareģojumi par Krieviju. 
Mīļotā Māte Marija 2007. gada25. jūnijā

"Jūs zināt, ka šai zemei ir sagatavota liela misija – vest tautas sev līdzi garīgajā Ceļā. Un, lūk, tagad beidzot ceļš ir vaļā un Krievija ir nonākusi tajā sava ceļa punktā, no kura jau ir redzama nākotnes misija, tajā sava ceļa punktā, kas prasa misijas atklāšanu.

<...>

Krievija ir aicināta kļūt par augsti garīgu valsti. Tieši tagad ar visu šķietamo garīguma trūkumu tiek ielikti pamati garīgai valstij nākotnē."
Mātes Marijas pareģojums atgādina Vangas pareģojumu, kad viņa runāja par Baltās Brālības Jauno Mācību, kas nāks no Krievijas. Tāpat tas atgādina arī Keisi pareģojumu, kad viņš teica, ka pasaules cerība nāks no krievu reliģiskās attīstības. 
Mēs varam apliecināt, ka Vangas un Keisi pareģojumi ir sākuši piepildīties. Tāda Mācība un tāda grupa jau ir parādījusies Krievijā – tā ir Dievišķo Valdoņu Mācība, kas dota ar Tatjanas Mikušinas starpniecību. 

Tatjanas Mikušinas vārds ir ierindojams pēdējo gadsimtu Sūtņu virknē. Tie ir Jeļena Blavatska, Jeļena un Nikolajs Rērihi, Elizabete Klēra un Marks Profeti. 

Pievērsīsim uzmanību tam, ka trīs no šiem sūtņiem ir krievu sievietes: Jeļena Blavatska, Jeļena Rēriha un Tatjana Mikušina. Divas no viņām bija krievietes, bet bija spiestas pieņemt vēstījumus ārpus savas Dzimtenes, un tikai Tatjana Mikušina varēja dzīvot un pieņemt vēstījumus Krievijā (kaut gan, par lielu nožēlu, situācija kādā momentā mainījās, un Sūtne pēdējo gadu laikā vairs nevarēja pieņemt vēstījumus Krievijas teritorijā). 
J. Blavatska saņēma zināšanas no Valdoņiem Pirmā pasaules kara priekšvakarā, J. Rēriha – Otrā pasaules kara priekšvakarā. Kas tagad sagaida pasauli un Krieviju? 

Daudzos gan agrākajos, gan tagadējos pareģojumos runāts par Krievijas garīgo misiju – kļūt par vadošo lielvalsti, kas rāda pasaules tautām augstas tikumības, tiekšanās uz Dievu, pašuzupurēšanās, dzīves apzinīguma paraugu, kad katrs dzīvos sava tuvākā labā un izvēlēsies to, kas palīdz tuvoties Dievam. Tas patiešām ir visu tautu un valstu evolucionārs attīstības ceļš neatkarīgi no viņu reliģiskajiem priekšstatiem. Tieši par to arī Gudrības Valdoņi runā savos vēstījumos, kas doti ar T. Mikušinas starpniecību no 2005. g. – 2014. g.
Pati T. Mikušina saskata, ka ar viņas starpniecību saņemtā Mācība ir nozīmīga tāpēc, ka Mācība dota Krievijai viskritiskākajā laikā, lai izvestu ļaudis no depresijas un piešķirtu jēgu viņu dzīvei, parādītu viņiem esamības mērķi. 
[image: image9.jpg]


No T. Mikušinas runas 2013. gada oktobrī: "... cilvēki nevar vienoties savā starpā. Droši vien pavisam tumšs laiks... sabiedrībā ir ļoti liela grūtsirdība, depresija tāpēc, ka cilvēkiem zudusi interese. Kāpēc tā ir noticis? 70 gadus bija viena vērtību sistēma. Cilvēki tiecās uz Ļeņina virsotnēm. Tā kā Krievija ir ļoti liela valsts, tad 90 gadu sākumā, kad šī vērtību sistēma sabruka, cilvēki pēc inerces kādu laiku joprojām tiecās. Bet tagad viņi ir sapratuši, ka viņu priekšā ir tukšums, nav, uz ko tiekties, nav, kā dēļ dzīvot. Cilvēks nevar dzīvot tāpat vien... Viņam vajadzīgs kāds augstāks mērķis dzīvē. Cilvēki ir gatavi dzīvot savu bērnu dēļ, kādu nākotnes labumu dēļ savai dzimtai vai valstij kopumā. Kad viņi neredz šo mērķi, viņus pārņem grūtsirdība un depresija. 

Valdoņi zināja, ka Krievijā tā notiks. Viņi zināja, ka tas ir neizbēgami. Kā pēc nakts nāk diena un pēc dienas – nakts. Šai grūtsirdībai bija jāpakļauj nācija. Tāpēc Viņi deva šo Mācību. Tieši tāpēc, lai palīdzētu Krievijai. Jo šī Mācība cilvēkiem dod dzīves jēgu. Kad es sāku pieņemt šos diktātus, es ļoti labi sapratu, ka šī Mācība ir dota Krievijai viskritiskākajā tās attīstības momentā. Un tā spēj mainīt nācijas kustības virzienu dažos gados. Kāpēc tas nenotiek, lūk, tā man ir mīkla, tā man ir liela mīkla! Ko vajag darīt, lai cilvēki apjēgtu, ka vienīgais, kā dēļ viņi var dzīvot, – tas ir Dievs?"
Ļoti gribas ticēt, ka šie vēstījumi nav doti kārtējā kara priekšvakarā, bet krievu tautas garīgās misijas realizēšanas priekšvakarā. 

Mums ir jāsaprot, ka tikai ar pašu pūlēm mēs varam piepildīt pareģojumus. Tāpat kā savā laikā Jēzus mācekļi gāja pasaulē nest Viņa Mācību, tā arī mums ir jāvelta maksimālās pūles, vislielākā pašatdeve, lai izplatītu Mācību visā pasaulē. 

Valdonis Godfrī 2005.gada 21. aprīlī

Lai mainītos dzīve ap jums, nepieciešams, lai mainītos jūsu apziņa. Jūs saņēmāt pietiekami daudz zināšanu. Tuvākajā laikā jūsu uzdevums ir izplatīt šīs zināšanas pēc iespējas plašākam cilvēku lokam, kas ir spējīgi uztvert un apgūt šīs zināšanas. Bet vispirmām kārtām jums pašiem jāapgūst šīs zināšanas. Jūs maināt savu apziņu, un tikai pēc tam mainās jūsu apkārtējā pasaule.

"Kur ir tas punkts, kas viegli var apvērst visu pasauli?" – Tatjana Mikušina jautāja. Kādā meditācijā ar Kungu Šivu viņa saņēma atbildi uz šo jautājumu. Kungs Šiva atbildēja: "Šis punkts ir tevī".
Šis punkts ir katrā no mums... 

Lekciju sagatavojusi Jeļena Iļjina 

_______________________________________________ 
1 Lielā Irāna ir vēsturisks reģions, tā sauktais "Irānas kultūras kontinents", kurā ir ievērojama Irānas kultūras ietekme. Tas aptver mūsdienu Irānas teritoriju, Aizkaukāza un Centrālāzijas valstis, Afganistānu un Pakistānu. 

2 Desmit "ēģiptiešu sodības": ūdens vietā asinis, sods ar vardēm, asinssūcēji odi, kaitīgie kukaiņi, lopu sērga, strutojoši augoņi cilvēkiem un lopiem, krusa, zibens un pērkons, siseņu bari, neparasta tumsa trīs dienas (Ēģiptes tumsība), pirmdzimto nāve. 
3  Tad Tas Kungs nonāca mākoņa stabā, un Viņš stāvēja Saiešanas telts durvīs, un Viņš sauca Āronu un Mirjamu, un abi iznāca ārā. Un Tas Kungs sacīja: "Klausiet tagad Manus vārdus! Ja jūsu vidū ir pravietis, tad Es, Tas Kungs, viņam atklājos vai nu parādībās, vai Es ar viņu runāju sapņos. Tāds nav Mans kalps Mozus, kas visā Manā namā ir uzticams; vaigu pret vaigu Es ar to runāju un ne ar parādībām, ne ar mīklām, bet redzēdams viņš ir redzējis Tā Kunga vaigu; kādēļ jūs nebīstaties runāt pret Manu kalpu Mozu?" (4. Mozus gr. 12: 5 – 8). 
4 "Bet Jēzus uz tiem sacīja: "Pravietis nekur nav mazāk cienīts kā savā tēvu zemē un savās mājās." (Mateja ev. 13: 57). 

5 Citāts no grāmatas: Благословенная Россия. Пророчества о России /авт.-сост. Т.Н. Микушина, В.И. Полян, Е.Ю. Ильина. – 2-е изд. – Омск: Издательский Дом «СириуС», 2012. – 232 с. 
No krievu valodas tulkojusi Lauma Ērgle

